WU/[, Volume 2, Nomor 02, 2025

Tournal of Islamic Law E-ISSN : 3046-8426

Wali Nikah Sebagai Rukun Perkawinan dalam Hukum
Islam: Analisis Normatif-Komparatif Mazhab Fikih dan
Rekonstruksinya dalam Hukum Keluarga Islam Indonesia

Mustafa Parinduri', Muhammad Amar Adly?

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Alamat: JI. William Iskandar Ps. V', Medan Estate, Kec. Percut Sei Tuan, Kab. Deli Serdang, Sumatera
Utara, Indonesia

Email: mustafaparinduti26@gmail.com!, muhammadamaradly@uinsu.ac.id?

Abstract: Marriage in Islamic law is a legal contract that carries theological,
social, and juridical consequences, the validity of which depends on the
fulfillment of its essential pillars (arkdn al-nikah). Among these pillars, marriage
guardianship (wali nikah) remains one of the most fundamental and contested
issues in Islamic jurisprudence. This article examines the legal status of wali nikab
as a pillar of marriage through a normative—comparative analysis of major Sunni
legal schools and explores its reconstruction within Indonesian Islamic family
law. Employing doctrinal legal research with a conceptual and comparative
madhhab approach, this study analyzes classical figh texts alongside
contemporary legal instruments, particularly the Indonesian Compilation of
Islamic Law. The findings demonstrate that the majority of jurists (jumhir)
regard guardianship as a constitutive element determining the validity of
marriage, primarily to ensure legal certainty and the protection of women’s
interests. In contrast, the Hanafi school grants greater legal autonomy to adult
women under specific conditions. The article argues that Indonesia’s adoption
of the jumhur position represents not merely a transplantation of classical
doctrine but a normative reconstruction aimed at safeguarding legal order,
women’s rights, and social stability within a modern Muslim legal framework.

Keywords: Marriage Guardianship; Islamic Family Law; Pillars of Marriage;
Comparative Figh; Indonesian Islamic Law

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu | 105


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu
mailto:mustafaparinduri26@gmail.com

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 106

Pendahuluan

Pernikahan merupakan salah satu institusi hukum dan sosial paling
fundamental dalam ajaran Islam. Ia tidak hanya dipahami sebagai hubungan privat
antara dua individu, tetapi sebagai akad hukum (‘aqd) yang memiliki implikasi
teologis, sosial, dan yuridis secara simultan. Oleh karena itu, diskursus mengenai
keabsahan perkawinan dalam Islam selalu berkaitan erat dengan pemenuhan rukun
dan syarat yang ditetapkan oleh syariat. Dalam kerangka fikih munakahat, rukun
nikah diposisikan sebagai unsur konstitutif yang tanpanya akad perkawinan tidak
memiliki eksistensi hukum.'

Di antara rukun nikah yang paling krusial sekaligus kontroversial adalah wali
nikah. Peran wali dalam akad perkawinan telah menjadi perdebatan klasik dalam
khazanah hukum Islam sejak periode formasi mazhab. Mayoritas ulama Sunni—
khususnya Mazhab Syafi‘i, Maliki, dan Hanbali—menegaskan bahwa wali merupakan
rukun nikah yang menentukan sah atau tidaknya suatu perkawinan.” Pandangan ini
berangkat dari pembacaan tekstual terhadap hadis Nabi Muhammad saw. yang
menyatakan bahwa tidak sah pernikahan tanpa wali, serta dari pertimbangan normatif
mengenai petlindungan terhadap kepentingan perempuan dan keteraturan sosial.’

Sebaliknya, Mazhab Hanafi mengajukan konstruksi hukum yang berbeda
dengan memberikan otonomi hukum kepada perempuan dewasa dan berakal untuk
menikahkan dirinya sendiri tanpa wali, selama terpenuhi syarat-syarat tertentu seperti
kesekufuan calon suami dan kelayakan mahar.* Perbedaan ini menunjukkan bahwa
konsep wali nikah tidak bersifat tunggal, melainkan merupakan hasil ijtihad yang
dipengaruhi oleh metodologi istinbat hukum, konteks sosial, dan asumsi normatif
tentang relasi gender dalam masyarakat Muslim awal. Sejumlah sarjana hukum Islam
kontemporer menilai bahwa perbedaan pandangan ini mencerminkan fleksibilitas
internal fikih Islam dalam merespons realitas sosial yang beragam.’

Dalam dua dekade terakhir, isu wali nikah kembali menjadi perhatian penting
dalam studi hukum keluarga Islam kontemporer, terutama dalam konteks relasi
antara hukum Islam, negara, dan hak-hak perempuan. Sejumlah penelitian
menunjukkan bahwa pelembagaan wali nikah dalam hukum positif negara-negara
Muslim sering kali tidak hanya didorong oleh pertimbangan teologis, tetapi juga oleh
kepentingan negara dalam menciptakan kepastian hukum dan stabilitas sosial.® Studi
An-Na‘im, misalnya, menunjukkan bahwa negara modern cenderung melakukan

U Abdutrahman al-Jaziti, A/-Figh ‘ala al-Madhabib al-Arba‘ab (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah,
2003), 4:25.

2 Yahya bin Syaraf al-Nawawi, A-Majmu* Sharh al-Mubadhdhab (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 16:204.

3 Wahbah al-Zuhaili, A/-Figh al-Islani wa Adillatubn (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:183.

4 Kamal al-Din Ibn al-Humam, Fath al-Qadir (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 3:293.

5> Mohammad Hashim Kamali, “Law and Society: The Interplay of Revelation and Reason in
Islamic Law,” Arab Law Quarterly 25, no. 3 (2011): 291-310.

¢ Lynn Welchman, “Women and Muslim Family Laws,” International Journal of Law, Policy and the
Family 23, no. 1 (2009): 1-18.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 107

seleksi doktrin fikih tertentu untuk dijadikan hukum positif, sehingga hukum
keluarga Islam tidak lagi semata-mata merupakan produk otoritas ulama, tetapi juga
hasil rekayasa normatif negara.’

Dalam konteks ini, wali nikah sering kali diposisikan sebagai instrumen
hukum untuk mengontrol proses perkawinan, terutama yang melibatkan perempuan.
Beberapa studi kritis dalam jurnal bereputasi internasional menyoroti bahwa
penguatan peran wali dalam hukum keluarga Islam negara-negara Muslim dapat
berdampak ambivalen: di satu sisi memberikan perlindungan hukum, tetapi di sisi
lain berpotensi membatasi otonomi perempuan dewasa.” Oleh katrena itu, analisis
terhadap wali nikah tidak dapat berhenti pada level normatif-doktrinal, melainkan
perlu dikaitkan dengan konteks sosial, politik hukum, dan dinamika relasi gender.

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia
menawarkan studi kasus yang menarik dalam hal ini. Melalui Kompilasi Hukum
Islam (KHI), negara secara eksplisit menetapkan wali sebagai salah satu rukun nikah
yang wajib dipenuhi agar suatu perkawinan dianggap sah menurut hukum Islam dan
hukum negara.” Pilihan normatif ini menunjukkan bahwa Indonesia secara sadar
mengadopsi pandangan jumhur ulama, khususnya Mazhab Syafi‘i yang secara historis
dominan dalam tradisi keislaman Nusantara.'” Namun, adopsi tersebut tidak
berlangsung dalam ruang hampa, melainkan merupakan bagian dari proses kodifikasi
dan unifikasi hukum keluarga Islam di bawah otoritas negara.

Sejumlah kajian akademik menegaskan bahwa KHI bukan sekadar kompilasi
doktrin fikih klasik, melainkan hasil negosiasi kompleks antara ulama, birokrat, dan
kepentingan negara."" Dalam konteks wali nikah, KHI tidak hanya mengadopsi
konsep wali nasab dan wali hakim, tetapi juga menetapkan mekanisme hukum
tertentu untuk mengatasi persoalan wali ‘adl (wali yang enggan menikahkan tanpa
alasan syarf) serta ketidakhadiran wali.'” Hal ini menunjukkan adanya upaya
rekonstruksi normatif terhadap doktrin fikih klasik agar selaras dengan kebutuhan
sistem hukum modern.

Meskipun demikian, sebagian besar kajian tentang wali nikah di Indonesia
masih bersifat deskriptif dan cenderung menerima begitu saja posisi wali sebagai

7 Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Islam and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University
Press, 2008), 267.

8 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate,” Journal of Islamic
Studies 25, no. 1 (2014): 1-25.

? Departemen Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (Jakarta: Depag R1, 2001), Pasal
14.

10 M.B. Hooker, Indonesian Islam: Social Change through Contemporary Fatawa (Honolulu: University of
Hawai‘i Press, 2003), 89.

11 Euis Nutrlaelawati, “The Formalization of Sharia in Indonesia,” Studia Islamika 20, no. 2 (2013):
247-280.

12 Mark Cammack, Lawrence Young, and Tim Heaton, “Legislating Social Change in an Islamic
Society,” American Journal of Comparative Law 44, no. 1 (1996): 45-73.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 108

rukun nikah tanpa analisis kritis terhadap dasar normatif dan implikasinya. Studi-
studi tersebut umumnya berfokus pada penjelasan pendapat mazhab atau penguraian
pasal-pasal KHI, tanpa mengaitkannya dengan perdebatan fikih yang lebih luas
maupun literatur hukum keluarga Islam global."” Akibatnya, posisi wali nikah sering
diperlakukan sebagai doktrin yang final dan ahistoris.

Di tingkat internasional, terdapat kecenderungan baru dalam studi hukum
Islam yang menekankan pentingnya membaca ulang doktrin fikih klasik dalam
konteks negara modern dan prinsip-prinsip keadilan substantif."* Para sarjana seperti
Wael B. Hallag dan Ziba Mir-Hosseini menunjukkan bahwa hukum keluarga Islam
merupakan arena utama tempat terjadi ketegangan antara norma syariah klasik,
otoritas negara, dan tuntutan hak asasi manusia."”*15 Dalam kerangka ini, wali nikah
menjadi isu strategis karena menyentuh langsung persoalan agensi perempuan,
otoritas keluarga, dan legitimasi negara.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat diidentifikasi adanya celah penelitian
(research gap) yang signifikan. Di satu sisi, terdapat kekayaan literatur fikih klasik
mengenai wali nikah dan perbedaan pandangan antar mazhab. Di sisi lain, terdapat
studi-studi kontemporer tentang hukum keluarga Islam dan peran negara dalam
mengkodifikasikan hukum Islam. Namun, masih terbatas penelitian yang secara
sistematis menghubungkan perdebatan mazhab klasik tentang wali nikah dengan
proses rekonstruksi normatifnya dalam hukum keluarga Islam Indonesia, serta
menempatkannya dalam diskursus akademik global.

Artikel ini bertujuan untuk mengisi celah tersebut dengan mengajukan
analisis normatif-komparatif mengenai kedudukan wali nikah sebagai rukun
perkawinan dalam hukum Islam dan rekonstruksinya dalam hukum keluarga Islam
Indonesia. Pertanyaan utama yang hendak dijawab adalah: bagaimana dasar normatif
penetapan wali nikah sebagai rukun perkawinan menurut mazhab-mazhab fikih
utama, dan bagaimana negara Indonesia merekonstruksi doktrin tersebut dalam
kerangka hukum keluarga Islam modern? Dengan menjawab pertanyaan ini, artikel
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam kajian fikih munakahat
dan kontribusi praktis dalam memahami arah polittk hukum keluarga Islam di
Indonesia.

Secara teoretis, artikel ini menawarkan pembacaan kritis terhadap wali nikah
sebagai konsep hukum yang tidak statis, melainkan dinamis dan kontekstual. Secara
praktis, kajian ini memberikan kerangka analitis untuk menilai kebijakan hukum
keluarga Islam yang berkaitan dengan wali nikah, khususnya dalam konteks
perlindungan hak perempuan dan kepastian hukum. Dengan demikian, artikel ini

13 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2000), 61.

14 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009),
152.

15 Ziba Mir-Hosseini, Kari Vogt, Lena Larsen, and Christian Moe, eds., Gender and Equality in
Mustim Family Law (London: 1.B. Tauris, 2013), 5-7.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 109

tidak hanya relevan bagi studi hukum Islam, tetapi juga bagi diskursus global tentang
relasi antara hukum agama, negara, dan keadilan gender.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (doctrinal legal research)
yang bertujuan untuk menganalisis kedudukan wali nikah sebagai rukun perkawinan
dalam hukum Islam serta rekonstruksinya dalam hukum keluarga Islam Indonesia.
Pendekatan normatif dipilih karena fokus kajian penelitian ini terletak pada norma
hukum, argumentasi doktrinal, dan rasionalitas yuridis yang dibangun dalam fikih
munakahat dan hukum positif, bukan pada praktik empiris atau perilaku sosial
masyarakat. Dalam tradisi penelitian hukum, penelitian normatif digunakan untuk
mengkaji koherensi internal suatu sistem hukum serta legitimasi normatif dari
ketentuan yang berlaku dalam suatu tatanan hukum tertentu.'®

Penelitian ini menggunakan dua pendekatan utama, yaitu pendekatan
konseptual (conceptual approach) dan pendekatan perbandingan mazhab
(comparative madhhab approach). Pendekatan konseptual digunakan untuk
mengkaji konsep wali nikah sebagai rukun perkawinan, termasuk fungsi, tujuan, dan
dasar normatifnya dalam hukum Islam."” Sementara itu, pendekatan perbandingan
mazhab digunakan untuk menganalisis perbedaan pandangan antara jumhur ulama
(Mazhab Syafii, Maliki, dan Hanbali) dan Mazhab Hanafi mengenai keharusan wali
dalam akad nikah, sehingga dapat ditunjukkan bahwa konsep wali nikah merupakan
hasil ijtihad hukum yang beragam dan kontekstual."

Sumber data penelitian terdiri atas bahan hukum primer dan bahan hukum
sekunder. Bahan hukum primer meliputi Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad saw.,
kitab-kitab fikih klasik lintas mazhab, serta Kompilasi Hukum Islam sebagai hukum
positif di Indonesia. Adapun bahan hukum sekunder berupa buku dan artikel jurnal
ilmiah, khususnya yang terindeks Scopus dan Web of Science, digunakan untuk
membangun kerangka teoretis dan memperkaya analisis kritis. Data dianalisis secara
deskriptif-analitis melalui penalaran hukum normatif dan perbandingan, guna
menjelaskan dasar normatif wali nikah serta implikasi rekonstruksinya dalam sistem
hukum keluarga Islam Indonesia."”

Hasil dan Pembahasan

Rukun Nikah dan Landasan Normatif Wali Nikah dalam Hukum Islam

16 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum (Jakarta: Kencana, 2017), 35; Terry Hutchinson and
Nigel Duncan, “Defining and Describing What We Do: Doctrinal Legal Research,” Deakin Law Review
17, no. 1 (2012): 83-119.

17 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Isiamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society,
2003), 323-325.

18 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University
Press, 2001), 76-78.

19 Mark Van Hoecke, Methodologies of I egal Research (Oxford: Hart Publishing, 2011), 45—47.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 110

1. Rukun Nikah dalam Kerangka Konseptual Hukum Islam

Dalam hukum Islam, pernikahan dipahami sebagai akad hukum (‘aqd) yang
melahirkan akibat hukum yang bersifat mengikat, baik bagi suami, istri, maupun
masyarakat secara luas. Oleh karena itu, keabsahan akad nikah tidak cukup
ditentukan oleh adanya kerelaan para pihak, tetapi juga oleh terpenuhinya rukun dan
syarat yang telah ditetapkan oleh syariat. Dalam fikih munakahat, rukun nikah
didefinisikan sebagai unsur esensial yang membentuk eksistensi akad, sehingga
ketiadaan salah satu rukun menyebabkan akad nikah batal atau tidak sah sejak awal.”’

Jumhur ulama menyepakati bahwa rukun nikah terdiri dari calon suami, calon
istri, wali, dua orang saksi, serta ijab dan qabul.*’ Formulasi ini menunjukkan bahwa
akad nikah tidak diposisikan sebagai kontrak privat murni antara dua individu,
melainkan sebagai institusi hukum yang melibatkan otoritas keluarga dan pengakuan
sosial. Dengan demikian, struktur rukun nikah merefleksikan karakter khas hukum
Islam yang mengintegrasikan dimensi individual, komunal, dan normatif sekaligus.

Dalam perspektif teori hukum Islam kontemporer, rukun nikah dapat
dipahami sebagai mekanisme normatif untuk menjaga kepastian hukum (legal
certainty) dan mencegah terjadinya hubungan seksual di luar kerangka hukum yang
sah.” Kejelasan rukun nikah juga berfungsi sebagai instrumen preventif terhadap
penyalahgunaan institusi perkawinan, terutama yang berpotensi merugikan pihak
perempuan. Oleh karena itu, perdebatan mengenai rukun nikah, khususnya terkait
wali, tidak dapat dilepaskan dati tujuan dasar hukum Islam (maqasid al-shari'ah),
terutama petlindungan terhadap keturunan (hifz al-nasl) dan kehormatan manusia
(hifz al-‘ird).”

2. Wali Nikah dan Dasar Normatifnya dalam Sumber Hukum Islam

Wali nikah merupakan salah satu unsur yang paling diperdebatkan dalam
struktur rukun nikah. Secara terminologis, wali nikah adalah pihak yang memiliki
kewenangan syar‘i untuk menikahkan perempuan yang berada dalam perwaliannya.*
Kewenangan ini tidak bersumber dari kesepakatan sosial semata, melainkan dari
ketentuan normatif hukum Islam yang diturunkan dari Al-Qut’an, hadis, dan
konsensus ulama.

Meskipun Al-Qur’an tidak secara eksplisit menyebutkan wali sebagai rukun
nikah, sejumlah ayat menunjukkan peran keluarga, khususnya wali, dalam proses
perkawinan. Salah satu ayat yang sering dijadikan dasar normatif adalah QS. al-

20 Abdutrahman al-Jaziti, A/-Figh ‘ala al-Madhabib al-Arba‘ah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah,
2003), 4:25.

21 Yahya bin Syaraf al-Nawawi, A/-Majmu* Sharh al-Mubadhdhab (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 16:204.

22 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009),
149-152.

2 Jasser Auda, Maqasid al-Shariab as Philosophy of Islamic Law (London: III'T, 2008), 65-67.

24 Wahbah al-Zuhaili, A/-Figh al-Islami wa Adillatubn (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:183.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 111

Baqarah [2]: 232, yang melarang para wali menghalangi perempuan untuk menikah
kembali dengan calon suaminya apabila telah terjadi kerelaan di antara mereka. Ayat
ini dipahami oleh jumhur ulama sebagai indikasi bahwa wali memiliki peran hukum
dalam perkawinan, sehingga larangan ditujukan kepada pihak yang secara normatif
diakui memiliki otoritas tersebut.”

Landasan normatif yang paling kuat mengenai kewajiban wali nikah
bersumber dari hadis Nabi Muhammad saw., di antaranya hadis yang menyatakan
bahwa “tidak sah pernikahan tanpa wali.”** Hadis ini diriwayatkan melalui berbagai
jalur dan dinilai sahih oleh mayoritas ahli hadis, sehingga dijadikan hujjah utama oleh
jumhur ulama dalam menetapkan wali sebagai rukun nikah. Selain itu, hadis lain
menyebutkan bahwa perempuan mana pun yang menikah tanpa izin walinya, maka
pernikahannya batal, meskipun telah terjadi hubungan suami istri.”’

Di samping Al-Qut’an dan hadis, ijma‘ ulama juga memainkan peran penting
dalam mengukuhkan kedudukan wali nikah. Sejumlah ulama klasik menyatakan
bahwa telah terjadi konsensus di kalangan ulama Madinah dan mayoritas ulama Hijaz
mengenai keharusan wali dalam akad nikah.” Dalam teori usul fikih, ijma* dipandang
sebagai sumber hukum yang mengikat, sehingga memperkuat legitimasi normatif
penetapan wali sebagai rukun nikah.

3. Argumentasi Jumhur Ulama tentang Wali sebagai Rukun Nikah

Jumhur ulama—yang mencakup Mazhab Syafi‘i, Maliki, dan Hanbali—secara
tegas menetapkan wali sebagai rukun nikah yang menentukan sah atau tidaknya akad
perkawinan. Menurut Mazhab Syafi‘i, perempuan tidak memiliki kewenangan hukum
untuk menikahkan dirinya sendiri, baik ia masih perawan maupun sudah janda,
karena akad nikah merupakan akad yang memetlukan representasi wali.”” Pandangan
ini didasarkan pada pemahaman literal terhadap hadis-hadis tentang wali serta pada
asumsi bahwa wali bertindak sebagai pelindung kepentingan perempuan.

Mazhab Maliki dan Hanbali pada prinsipnya sejalan dengan Mazhab Syafif,
meskipun terdapat perbedaan teknis dalam klasifikasi wali dan ruang lingkup
kewenangannya.” Bagi jumhur ulama, keharusan wali bukan dimaksudkan untuk
menegasikan kehendak perempuan, melainkan untuk memastikan bahwa perkawinan
berlangsung secara layak, bertanggung jawab, dan tidak merugikan salah satu pihak.

% Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society,
2003), 276.

26 Abu Dawud, Sunan Abi Dawnd, no. 2085.

27 Al-Tirmidhi, Sunan al-Tirmidhi, no. 1102.

28 Ibn Qudamah, A/-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 7:345.

2 Al-Nawawi, Al--Majmn ", 16:204-210.

30 Ibn Rushd, Bidayat al-Mujtahid (Beirut: Dar al-Hadith, 2004), 2:5-7.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 112

Dalam kerangka ini, wali dipandang sebagai instrumen proteksi sosial dan hukum,
bukan sebagai simbol dominasi semata.”

Argumentasi lain yang diajukan oleh jumhur ulama berkaitan dengan karakter
akad nikah itu sendiri. Berbeda dengan akad muamalah biasa, akad nikah memiliki
konsekuensi jangka panjang yang menyangkut nasab, hak dan kewajiban keluarga,
serta tatanan sosial. Oleh karena itu, jumhur ulama berpendapat bahwa akad nikah
memerlukan kehati-hatian yang lebih tinggi dan tidak dapat diserahkan sepenuhnya
kepada individu, khususnya perempuan, yang secara sosial dinilai lebih rentan
terhadap tekanan atau manipulasi.”

Dalam kajian hukum Islam kontemporer, argumentasi jumhur ulama ini
sering dipahami sebagai refleksi dari konteks sosial masyarakat pra-modern, di mana
struktur patriarkal dan relasi kuasa keluarga sangat kuat.” Namun demikian, sejumlah
sarjana menegaskan bahwa rasionalitas hukum di balik keharusan wali—yakni
perlindungan dan kemaslahatan—masih relevan dalam konteks modern, sepanjang
tidak digunakan untuk melegitimasi praktik pemaksaan atau pengingkaran terhadap
persetujuan perempuan.’

Dengan demikian, posisi wali sebagai rukun nikah menurut jumhur ulama
tidak dapat dipahami secara sempit sebagai pembatasan otonomi perempuan,
melainkan sebagai konstruksi hukum yang bertujuan menjaga keseimbangan antara
kebebasan individu dan kepentingan sosial. Pemahaman inilah yang kemudian
banyak diadopsi oleh negara-negara Muslim modern, termasuk Indonesia, dalam
merumuskan hukum keluarga Islamnya—sebuah aspek yang akan dianalisis lebih
lanjut pada bagian pembahasan berikutnya.

Pandangan Mazhab Hanafi dan Otonomi Perempuan dalam Akad Nikah
1. Kedudukan Wali Nikah dalam Mazhab Hanafi

Berbeda dengan jumhur ulama, Mazhab Hanafi tidak menempatkan wali
sebagai rukun yang menentukan sah atau tidaknya akad nikah bagi perempuan
dewasa dan berakal. Dalam pandangan Hanafi, perempuan yang telah balig dan
memiliki kecakapan hukum (ahliyyah al-ada’) berhak menikahkan dirinya senditi
tanpa persetujuan wali, sepanjang calon suaminya sekufu (kafa’ah) dan mahar yang
diberikan setara dengan mahar yang lazim (mahr al-mithl).” Pandangan ini

31 Lynn Welchman, “Women and Muslim Family Laws,” Intfernational Journal of Law, Policy and the
Family 23, no. 1 (2009): 6-8.

32 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity, and Change in Islamic Iaw (Cambridge: Cambridge University
Press, 2001), 78-80.

3 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate,” Journal of Islamic
Studies 25, no. 1 (2014): 9-11.

3 Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Islam and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University
Press, 2008), 271-273.

3 Ibn al-Humam, Fath al-Qadir Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 3:247.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 113

menjadikan Mazhab Hanafi sebagai satu-satunya mazhab Sunni yang secara eksplisit
memberikan otonomi hukum penuh kepada perempuan dewasa dalam akad nikah.

Argumentasi Mazhab Hanafi berangkat dari konsepsi akad nikah sebagai
akad muamalah yang bersifat kontraktual, bukan semata-mata ibadah. Oleh karena
itu, akad nikah diperlakukan secara analog dengan akad-akad perdata lainnya, seperti
jual beli, di mana pihak yang cakap hukum memiliki kewenangan penuh untuk
bertindak atas dirinya sendiri.” Dalam kerangka ini, perempuan dewasa dipandang
setara dengan laki-laki dalam kapasitas hukumnya, sehingga tidak diperlukan
representasi wali untuk mewakili kehendaknya.

Meskipun demikian, Mazhab Hanafi tidak sepenuhnya meniadakan peran
wali. Wali tetap memiliki hak intervensi (wilayat al-i‘tirad) apabila perkawinan yang
dilakukan perempuan tersebut dianggap merugikan secara sosial atau hukum,
misalnya jika calon suami tidak sekufu atau mahar yang diberikan jauh di bawah
standar yang lazim.”” Dengan demikian, wali dalam Mazhab Hanafi berfungsi sebagai
mekanisme korektif, bukan sebagai syarat esensial keabsahan akad.

2. Dasar Normatif dan Metodologi Istinbat Mazhab Hanafi

Dasar normatif utama Mazhab Hanafi dalam menolak keharusan wali sebagai
rukun nikah bersumber dari penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang
menckankan persetujuan dan kehendak perempuan dalam perkawinan. Salah satu
ayat yang sering dirujuk adalah QS. al-Baqarah [2]: 230, yang menyebutkan bahwa
seorang perempuan tidak halal dinikahi kembali kecuali setelah menikah dengan laki-
laki lain, tanpa menyebutkan peran wali dalam keabsahan akad. Bagi ulama Hanafi,
ketiadaan penyebutan wali dalam ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa wali bukan
unsur esensial akad nikah.

Selain itu, Mazhab Hanafi juga merujuk pada hadis-hadis yang menegaskan
pentingnya persetujuan perempuan, khususnya hadis yang menyatakan bahwa janda
lebih berhak atas dirinya dibanding walinya.” Hadis ini ditafsitkan oleh ulama Hanafi
sebagai pengakuan eksplisit terhadap otonomi perempuan dewasa dalam
menentukan pasangan hidupnya. Berbeda dengan jumhur ulama yang menafsirkan
hadis-hadis tentang wali secara literal, ulama Hanafi cenderung melakukan
harmonisasi (jam" wa al-tawfiq) antara berbagai riwayat hadis dengan menempatkan

hadis tentang wali dalam konteks perlindungan sosial, bukan sebagai syarat mutlak
keabsahan akad.”

36 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009),
153.

37 Al-Kasani, Bada’i* al-Sana’i* fi Tartib al-Shara’i* (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1986), 2:240.

38 Muslim ibn al-Hajjaj, Sabib Mustim, no. 1421.

3 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society,
2003), 281-283.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 114

Secara metodologis, Mazhab Hanafi dikenal dengan penggunaan ra’y dan
qiyas yang relatif lebih luas dibandingkan mazhab lainnya. Dalam konteks wali nikah,
ulama Hanafi menggunakan analogi antara akad nikah dan akad muamalah lainnya
untuk menegaskan prinsip kesetaraan kapasitas hukum antara laki-laki dan
perempuan dewasa.” Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas metodologis Mazhab
Hanafi dalam merespons realitas sosial dan rasionalitas hukum.

3. Otonomi Perempuan dan Implikasi Hukum Pandangan Hanafi

Pandangan Mazhab Hanafi mengenai wali nikah memiliki implikasi signifikan
terthadap konsep otonomi perempuan dalam hukum keluarga Islam. Dengan
mengakui kewenangan perempuan dewasa untuk menikahkan dirinya sendiri,
Mazhab Hanafi memberikan ruang yang lebih besar bagi perempuan untuk
menentukan masa depannya tanpa intervensi keluarga yang betlebihan.* Dalam
konteks modern, pandangan ini sering dipandang lebih kompatibel dengan prinsip-
prinsip kesetaraan gender dan hak asasi manusia.

Namun demikian, sejumlah sarjana hukum Islam kontemporer menegaskan
bahwa otonomi perempuan dalam Mazhab Hanafi tidak bersifat absolut. Syarat
kafa’ah dan mahar yang layak menunjukkan bahwa Mazhab Hanafi tetap
mempertimbangkan dimensi sosial dan ekonomi perkawinan.*” Dengan kata lain,
kebebasan perempuan dalam akad nikah tetap dibatasi oleh pertimbangan
kemaslahatan dan perlindungan terhadap reputasi keluarga.

Dalam praktik hukum di berbagai negara Muslim, pandangan Mazhab Hanafi
sering dijadikan rujukan alternatif dalam upaya mereformasi hukum keluarga Islam.
Beberapa negara menggunakan prinsip-prinsip Hanafi untuk memberikan ruang
lebih besar bagi perempuan dalam proses perkawinan, terutama dalam kasus-kasus
di mana wali bertindak sewenang-wenang atau menghalangi perkawinan tanpa alasan
yang sah.* Meskipun demikian, adopsi pandangan Hanafi ke dalam hukum positif
sering kali dilakukan secara selektif dan dikombinasikan dengan mekanisme kontrol
negara untuk menjaga ketertiban hukum.

Dalam perspektif teoritis, perbedaan antara Mazhab Hanafi dan jumhur
ulama mencerminkan ketegangan klasik dalam hukum Islam antara perlindungan
sosial dan kebebasan individu. Mazhab Hanafi cenderung menekankan kecakapan
hukum individu, sementara jumhur ulama lebih menekankan peran institusi keluarga
dan komunitas. Ketegangan ini menjadi dasar penting dalam memahami dinamika

40 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964), 40—42.

41 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate,” Journal of Islamic
Studies 25, no. 1 (2014): 12-14.

4 Wahbah al-Zuhaili, A~Figh al-Islami wa Adillatubu (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:189.

¥ Lynn Welchman, Women and Muslim Family Laws in Arab States (Amsterdam: Amsterdam
University Press, 2007), 53—55.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 115

rekonstruksi hukum keluarga Islam di negara-negara Muslim modern, termasuk
Indonesia, yang akan menjadi fokus pembahasan pada tahap selanjutnya.

Baik. Kita lanjut ke TAHAP 7 - PEMBAHASAN I11, ditulis di chat biasa,
bahasa Indonesia akademik internasional, dengan footnote Chicago Manual
of Style 17th edition yang ditanam langsung dalam kalimat.

Fokus tahap ini:
1. Rekonstruksi Wali Nikah dalam Hukum Keluarga Islam Indonesia
2. Peran Negara dan Politik Hukum Perkawinan

3. Sintesis Normatif antara Jumhur Ulama dan Mazhab Hanafi

Rekonstruksi Wali Nikah dalam Hukum Keluarga Islam Indonesia dan Peran
Negara

1. Wali Nikah dalam Kerangka Hukum Keluarga Islam Indonesia

Hukum keluarga Islam di Indonesia merepresentasikan bentuk rekonstruksi
normatif dari doktrin fikih klasik yang disesuaikan dengan kebutuhan sistem hukum
nasional. Dalam konteks ini, kedudukan wali nikah diatur secara eksplisit dalam
Kompilasi Hukum Islam (KHI), yang menegaskan bahwa wali merupakan rukun
nikah yang menentukan sah atau tidaknya perkawinan.* Formulasi ini menunjukkan
bahwa negara Indonesia secara normatif mengadopsi pandangan jumhur ulama,
khususnya Mazhab Syafi‘, yang secara historis dominan dalam praktik hukum Islam
di Indonesia.

Pengaturan wali nikah dalam KHI tidak dapat dipahami sebagai adopsi
tekstual semata terhadap fikih klasik, melainkan sebagai hasil seleksi dan kodifikasi
doktrin yang dianggap paling sesuai dengan struktur sosial dan kebutuhan hukum
masyarakat Indonesia. Dalam Pasal 19 KHI, wali nikah didefinisikan sebagai orang
yang berhak menikahkan mempelai perempuan, sedangkan Pasal 20 mengatur urutan
wali nasab dan wali hakim. Pengaturan ini menegaskan peran negara sebagai otoritas
yang menginstitusionalisasikan konsep wali nikah dalam sistem hukum positif.

Secara konseptual, keberadaan wali hakim dalam KHI mencerminkan upaya
negara untuk mencegah praktik penelantaran atau penyalahgunaan kewenangan wali
nasab. Dengan memberikan kewenangan kepada negara untuk bertindak sebagai wali
dalam kondisi tertentu, hukum keluarga Islam Indonesia menunjukkan orientasi
protektif terhadap kepentingan perempuan dan kepastian hukum perkawinan.®

# Kompilasi Hukum Islam, Pasal 19.
4 Buis Nutlaelawati, “The Formalization of Sharia in Indonesia,” Studia Islamika 20, no. 2 (2013):
258-260.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 116

Dalam hal ini, negara tidak hanya berperan sebagai penegak hukum, tetapi juga
sebagai aktor normatif yang merekonstruksi doktrin fikih dalam kerangka modern.

2. Negara, Politik Hukum, dan Kepastian Perkawinan

Peran negara dalam mengatur wali nikah tidak dapat dilepaskan dari politik
hukum (legal policy) perkawinan. Dalam sistem hukum modern, perkawinan tidak
lagi dipandang semata sebagai urusan privat atau keagamaan, melainkan sebagai
institusi hukum publik yang memiliki implikasi administratif, demografis, dan sosial.*
Oleh karena itu, negara berkepentingan untuk memastikan bahwa setiap perkawinan
berlangsung secara sah, tercatat, dan terlindungi oleh hukum.

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, formalisasi hukum keluarga
oleh negara sering dipahami sebagai bentuk intervensi normatif yang bertujuan
menciptakan keteraturan hukum (legal order).” Dengan menetapkan wali nikah
sebagai rukun yang bersifat imperatif, negara Indonesia berupaya menutup ruang
ambiguitas hukum yang dapat menimbulkan sengketa status perkawinan, nasab, dan
hak-hak keperdataan lainnya. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip kepastian hukum
yang menjadi salah satu pilar negara hukum.

Namun demikian, keterlibatan negara dalam pengaturan wali nikah juga
mengandung dimensi politik hukum yang kompleks. Di satu sisi, negara mengklaim
legitimasi keagamaan dengan mengadopsi pandangan jumhur ulama; di sisi lain,
negara melakukan reinterpretasi melalui mekanisme administratif dan yudisial, seperti
penunjukan wali hakim dan kewajiban pencatatan perkawinan.* Dengan demikian,
hukum keluarga Islam Indonesia merupakan hasil dialektika antara otoritas agama
dan otoritas negara.

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa kodifikasi hukum keluarga Islam di
Indonesia tidak dapat dilepaskan dari agenda modernisasi hukum dan integrasi ke
dalam sistem hukum nasional.*’ Dalam konteks ini, wali nikah berfungsi sebagai
instrtumen hukum yang menjembatani norma fikih dengan kebutuhan negara
modern, terutama dalam menjamin keteraturan sosial dan perlindungan terhadap
kelompok rentan.

3. Sintesis Normatif antara Jumhur dan Mazhab Hanafi

Meskipun secara normatif Indonesia mengadopsi pandangan jumhur ulama,
praktik hukum keluarga Islam menunjukkan adanya unsur-unsur sintesis dengan
pandangan Mazhab Hanafi, khususnya dalam hal perlindungan terhadap kehendak
dan persetujuan perempuan. Kewajiban adanya persetujuan mempelai perempuan

4 John L. Esposito, Women in Muslin: Family Law (Syracuse: Syracuse University Press, 2001), 17—
19.

47 Wael B. Hallaq, The Impossible State New York: Columbia University Press, 2013), 137-139.

48 Ratno Lukito, Legal Pluralism in Indonesia (London: Routledge, 2013), 84-86.

4 Mark Cammack, Lawrence A. Young, and Tim B. Heaton, “Legislating Social Change in an
Islamic Society,” American Journal of Comparative Law 44, no. 1 (1996): 45—47.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 117

dalam akad nikah, sebagaimana diatur dalam KHI, mencerminkan pengakuan
terhadap otonomi perempuan yang menjadi ciri khas pendekatan Hanafi.”

Selain itu, mekanisme wali hakim dapat dipahami sebagai titik temu antara
dua pendekatan fikih yang berbeda. Di satu sisi, mekanisme ini mempertahankan
konsep wali sebagai rukun nikah (jumhur); di sisi lain, mekanisme ini mencegah
dominasi wali nasab yang bertentangan dengan kepentingan perempuan, sejalan
dengan semangat otonomi yang ditegaskan oleh Mazhab Hanafi.”' Dengan demikian,
wali hakim berfungsi sebagai instrumen korektif yang menyeimbangkan otoritas
keluarga dan perlindungan individu.

Dalam perspektif teori hukum Islam, sintesis ini mencerminkan fleksibilitas
hukum Islam dalam merespons konteks sosial dan politik yang berubah.”® Negara
tidak terikat secara absolut pada satu mazhab, melainkan melakukan eklektisisme
hukum (legal eclecticism) untuk mencapai tujuan kemaslahatan. Pendekatan ini
memungkinkan hukum keluarga Islam Indonesia tetap berakar pada tradisi fikih
klasik, sekaligus relevan dengan prinsip-prinsip hukum modern.

Namun demikian, sintesis normatif ini juga menimbulkan tantangan
konseptual. Di satu sisi, penegasan wali sebagai rukun nikah dapat dipandang sebagai
pembatasan otonomi perempuan jika tidak disertai mekanisme pengawasan yang
efektif. Di sisi lain, pelemahan peran wali berpotensi menimbulkan ketidakpastian
hukum jika tidak diatur secara jelas oleh negara.”” Oleh katena itu, keseimbangan
antara perlindungan sosial dan kebebasan individu menjadi isu sentral dalam
rekonstruksi hukum keluarga Islam.

4. Implikasi Teoretis dan Kontekstual

Rekonstruksi wali nikah dalam hukum keluarga Islam Indonesia memiliki
implikasi teoretis yang signifikan bagi kajian hukum Islam kontemporer. Pertama,
kasus Indonesia menunjukkan bahwa adopsi doktrin fikih klasik oleh negara tidak
pernah bersifat netral, melainkan selalu melibatkan seleksi, reinterpretasi, dan
institusionalisasi.”* Kedua, rekonstruksi tersebut mempetlihatkan bahwa perdebatan
klasik antara jumhur dan Mazhab Hanafi tetap relevan sebagai sumber inspirasi
normatif dalam merumuskan hukum keluarga Islam modern.

Dalam konteks global, pengalaman Indonesia dapat dipahami sebagai model
“formalisasi moderat” hukum Islam, di mana negara tidak sepenuhnya mengabaikan

0 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 16.

51 Lynn Welchman, Women and Muslim Family Laws in Arab States (Amsterdam: Amsterdam
University Press, 2007), 61-63.

52 Mohammad Hashim Kamali, Shariah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld, 2008), 267-269.

53 Ziba Mir-Hosseini, “Justice, Equality and Muslim Family Laws,” Islamic Law and Society 7, no. 3
(2000): 337-339.

% Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Islam and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University
Press, 2008), 275-277.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 118

tradisi fikih, tetapi juga tidak mengadopsinya secara literal.” Model ini
memungkinkan terciptanya keseimbangan antara legitimasi keagamaan dan tuntutan
hukum modern, khususnya dalam hal perlindungan hak perempuan dan kepastian
hukum.

Dengan demikian, wali nikah dalam hukum keluarga Islam Indonesia tidak
lagi sekadar institusi fikih klasik, melainkan telah menjadi instrumen hukum negara
yang berfungsi menjaga keteraturan sosial, melindungi kepentingan perempuan, dan
menjamin kepastian hukum perkawinan. Sintesis normatif inilah yang menjadi
kontribusi utama hukum keluarga Islam Indonesia dalam diskursus hukum Islam
kontemporer.

Kesimpulan

Artikel ini menegaskan bahwa wali nikah merupakan salah satu isu paling
fundamental sekaligus kontroversial dalam hukum perkawinan Islam, baik dalam
diskursus fikih klasik maupun dalam konteks hukum keluarga Islam modern. Melalui
analisis normatif-komparatif, penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan
pandangan antar mazhab mengenai kedudukan wali nikah bukan sekadar perbedaan
teknis hukum, melainkan mencerminkan perbedaan paradigma tentang relasi antara
otoritas keluarga, otonomi individu, dan perlindungan sosial dalam institusi
perkawinan.® Jumhur ulama menempatkan wali nikah sebagai rukun yang
menentukan sah atau tidaknya akad perkawinan, dengan tujuan utama menjaga
keteraturan hukum dan melindungi kepentingan perempuan dalam struktur sosial
yang rentan terhadap ketimpangan kuasa.”’

Sebaliknya, Mazhab Hanafi menawarkan konstruksi hukum yang lebih
menekankan kecakapan hukum dan otonomi perempuan dewasa dalam akad nikah.
Dengan memperlakukan akad nikah sebagai kontrak muamalah, Mazhab Hanafi
memberikan legitimasi normatif bagi perempuan untuk menikahkan dirinya sendiri,
sepanjang terpenuhi syarat kafa’ah dan mahar yang layak.” Pendekatan ini
mempetlihatkan bahwa hukum Islam memiliki tradisi ijtihad yang fleksibel dan tidak
monolitik dalam merespons persoalan relasi gender dan kapasitas hukum. Namun
demikian, penelitian ini juga menegaskan bahwa otonomi perempuan dalam Mazhab
Hanafi tidak bersifat absolut, karena tetap dibatasi oleh pertimbangan kemaslahatan
sosial dan petlindungan hukum.”

%5 Euis Nutlaelawati and Arskal Salim, “Gendering the Islamic Judiciaty,” A/kJami‘ah 52, no. 2
(2014): 254-256.

56 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University
Press, 2001), 76-80.

57 Yahya bin Syaraf al-Nawawi, AFMajmn * Sharh al-Mubadhdhab (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 16:204—
210.

58 Ibn al-Humam, Fath al-Qadir (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 3:247-249.

% Wahbah al-Zuhaili, A/-Figh al-Islami wa Adillatubn (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:189-191.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 119

Dalam konteks Indonesia, penelitian ini menemukan bahwa negara secara
normatif mengadopsi pandangan jumhur ulama dengan menempatkan wali nikah
sebagai rukun perkawinan dalam Kompilasi Hukum Islam. Namun, adopsi tersebut
tidak bersifat literal, melainkan disertai dengan mekanisme rekonstruksi melalui
pelembagaan wali hakim dan penegasan keharusan persetujuan mempelai
perempuan.”’ Hal ini menunjukkan bahwa hukum keluarga Islam Indonesia
merupakan hasil sintesis normatif antara tradisi fikih klasik dan kebutuhan sistem
hukum modern, di mana negara berperan aktif sebagai aktor normatif yang menata
ulang doktrin fikih demi menjamin kepastian hukum, perlindungan hak perempuan,

dan keteraturan sosial.®!

Temuan utama artikel ini adalah bahwa rekonstruksi wali nikah dalam hukum
keluarga Islam Indonesia tidak dapat dipahami semata sebagai bentuk konservatisme
hukum atau dominasi mazhab tertentu, melainkan sebagai strategi politik hukum
yang bertujuan menyeimbangkan legitimasi keagamaan dan tuntutan negara hukum
modern. Keberadaan wali hakim, misalnya, menjadi instrumen penting untuk
mencegah penyalahgunaan kewenangan wali nasab sekaligus menjaga prinsip wali
sebagai rukun nikah.” Dengan demikian, hukum keluarga Islam Indonesia
memperlihatkan model formalisasi hukum Islam yang moderat dan kontekstual.

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian hukum
Islam dengan menunjukkan bahwa perdebatan klasik antara jumhur ulama dan
Mazhab Hanafi tetap relevan sebagai kerangka analisis dalam memahami dinamika
hukum keluarga Islam kontemporer. Penelitian ini menegaskan bahwa fleksibilitas
hukum Islam terletak pada kemampuannya untuk mengakomodasi perbedaan ijtthad
tanpa kehilangan orientasi pada tujuan dasar syariat (maqasid al-shari‘ah), khususnya
perlindungan terhadap martabat manusia dan keadilan sosial.”?

Implikasi normatif dari penelitian ini adalah pentingnya menempatkan wali
nikah tidak sebagai instrumen pembatasan otonomi perempuan, tetapi sebagai
mekanisme perlindungan hukum yang harus dijalankan secara akuntabel dan diawasi
oleh negara. Dalam konteks reformasi hukum keluarga Islam, pendekatan sintesis
yang menggabungkan prinsip perlindungan sosial jumhur ulama dan pengakuan
otonomi individu Mazhab Hanafi dapat menjadi model yang lebih responsif terhadap
tantangan masyarakat Muslim modern.”* Oleh karena itu, rekonstruksi hukum
keluarga Islam ke depan perlu terus didasarkan pada dialog kritis antara tradisi fikih,
realitas sosial, dan prinsip-prinsip negara hukum, agar hukum Islam tetap relevan,
adil, dan berdaya guna.

60 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 16, 19, dan 23.

61 Euis Nurlaelawati, “The Formalization of Sharia in Indonesia,” Studia Islamika 20, no. 2 (2013):
258-262.

2 Ratno Lukito, Lega/ Pluralism in Indonesia (London: Routledge, 2013), 84—87.

63 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islansic Law (London: III'T, 2008), 65—69.

64 Abdullahi Ahmed An-Na‘im, Is/am and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University
Press, 2008), 275-279.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 120

Daftar Pustaka

Abu Dawud. Sunan Abi Dawund. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.

Al-Jaziti, Abdutrtahman. A/-Figh ‘ala al-Madhahib al-Arba‘ah. 4 vols. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah, 2003.

Al-Kasani. Bada’i* al-Sana’i* fi Tartib al-Shara’i". Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah,
1980.

Al-Nawawi, Yahya bin Syaraf. A/-Majmn* Sharh al-Mubadhdhab. Beirut: Dar al-Fikr,
1997.

Al-Qur’an al-Karim.
Al-Tirmidhi. Sunan al-Tirmidhi. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.

An-Na'im, Abdullahi Ahmed. Islan and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2008.

Auda, Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Isiamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought, 2008.

Cammack, Mark, Lawrence A. Young, and Tim B. Heaton. “Legislating Social
Change in an Islamic Society: Indonesia’s Martiage Law.” American Journal
of Comparative Law 44, no. 1 (1996): 45-73.

Esposito, John L. Women in Muslim Family Law. Syracuse: Syracuse University Press,
2001.

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University
Press, 2009.

——— Authority, Continuity, and Change in Islamic Law. Cambridge: Cambridge
University Press, 2001.

. The Impossible State: Lslam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament. New Y ork:
Columbia University Press, 2013.

Hutchinson, Terry, and Nigel Duncan. “Defining and Describing What We Do:
Doctrinal Legal Research.” Deakin Law Review 17, no. 1 (2012): 83-119.

Ibn al-Humam. Fath al-Qadir. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.
Ibn Qudamah. ~A/Mughnz. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 121

Ibn Rushd. Bidayat al-Mujtahid wa Nibayat al-Mugtasid. Beirut: Dar al-Hadith, 2004.

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic
Texts Society, 2003.

. Shari‘ab Law: An Introduction. Oxford: Oneworld, 2008.

Kompilasi Hukum Islam. Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun
1991.

Lukito, Ratno. Lega/ Pluralism in Indonesia. London: Routledge, 2013.
Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Jakarta: Kencana, 2017.

Mir-Hosseini, Ziba. “Justice, Equality and Muslim Family Laws: New Ideas, New
Prospects.” Islamic Law and Society 7, no. 3 (2000): 337-354.

——— “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate.” Journal of Isiamic
Studies 25, no. 1 (2014): 1-23.

Muslim ibn al-Hajjaj. Sabih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.

Nurlaelawati, Euis. ““The Formalization of Sharia in Indonesia.” Studia Islamika 20,
no. 2 (2013): 247-280.

Nurlaelawati, Euis, and Arskal Salim. “Gendering the Islamic Judiciary.” A/-Jami‘ah
52, no. 2 (2014): 251-279.

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1964.

Van Hoecke, Mark. Methodologies of 1 egal Research: Which Kind of Method for What Kind
of Discipline? Oxford: Hart Publishing, 2011.

Welchman, Lynn. Women and Muslin Family Laws in Arab States. Amsterdam:
Amsterdam University Press, 2007.

——— “Women and Muslim Family Laws in the Twenty-First Century.”
International Journal of Law, Policy and the Family 23, no. 1 (2009): 1-18.

Zuhaili, Wahbah al-. A/~Figh al-Isiami wa Adillatuhu. Damascus: Dar al-Fikr, 1985.

https:/ /jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

