
https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu | 105 

                       
      Volume 2, Nomor 02, 2025         

E-ISSN : 3046-8426 
 

 

Wali Nikah Sebagai  Rukun Perkawinan  dalam Hukum 
Islam: Analisis Normatif-Komparatif Mazhab Fikih dan 
Rekonstruksinya dalam Hukum Keluarga Islam Indonesia 

 
 

Mustafa Parinduri1, Muhammad Amar Adly2 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
Alamat: Jl. William Iskandar Ps. V, Medan Estate, Kec. Percut Sei Tuan, Kab. Deli Serdang, Sumatera 
Utara, Indonesia 
Email: mustafaparinduri26@gmail.com1, muhammadamaradly@uinsu.ac.id2 

 
 

Abstract: Marriage in Islamic law is a legal contract that carries theological, 
social, and juridical consequences, the validity of which depends on the 

fulfillment of its essential pillars (arkān al-nikāḥ). Among these pillars, marriage 
guardianship (wali nikah) remains one of the most fundamental and contested 
issues in Islamic jurisprudence. This article examines the legal status of wali nikah 
as a pillar of marriage through a normative–comparative analysis of major Sunni 
legal schools and explores its reconstruction within Indonesian Islamic family 
law. Employing doctrinal legal research with a conceptual and comparative 
madhhab approach, this study analyzes classical fiqh texts alongside 
contemporary legal instruments, particularly the Indonesian Compilation of 
Islamic Law. The findings demonstrate that the majority of jurists (jumhūr) 
regard guardianship as a constitutive element determining the validity of 
marriage, primarily to ensure legal certainty and the protection of women’s 
interests. In contrast, the Hanafi school grants greater legal autonomy to adult 
women under specific conditions. The article argues that Indonesia’s adoption 
of the jumhūr position represents not merely a transplantation of classical 
doctrine but a normative reconstruction aimed at safeguarding legal order, 
women’s rights, and social stability within a modern Muslim legal framework. 

 

Keywords: Marriage Guardianship; Islamic Family Law; Pillars of Marriage; 
Comparative Fiqh; Indonesian Islamic Law 

 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu
mailto:mustafaparinduri26@gmail.com


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 106 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

Pendahuluan 

Pernikahan merupakan salah satu institusi hukum dan sosial paling 
fundamental dalam ajaran Islam. Ia tidak hanya dipahami sebagai hubungan privat 

antara dua individu, tetapi sebagai akad hukum (ʿaqd) yang memiliki implikasi 
teologis, sosial, dan yuridis secara simultan. Oleh karena itu, diskursus mengenai 
keabsahan perkawinan dalam Islam selalu berkaitan erat dengan pemenuhan rukun 
dan syarat yang ditetapkan oleh syariat. Dalam kerangka fikih munakahat, rukun 
nikah diposisikan sebagai unsur konstitutif yang tanpanya akad perkawinan tidak 
memiliki eksistensi hukum.1 

Di antara rukun nikah yang paling krusial sekaligus kontroversial adalah wali 
nikah. Peran wali dalam akad perkawinan telah menjadi perdebatan klasik dalam 
khazanah hukum Islam sejak periode formasi mazhab. Mayoritas ulama Sunni—
khususnya Mazhab Syafi‘i, Maliki, dan Hanbali—menegaskan bahwa wali merupakan 
rukun nikah yang menentukan sah atau tidaknya suatu perkawinan.2 Pandangan ini 
berangkat dari pembacaan tekstual terhadap hadis Nabi Muhammad saw. yang 
menyatakan bahwa tidak sah pernikahan tanpa wali, serta dari pertimbangan normatif 
mengenai perlindungan terhadap kepentingan perempuan dan keteraturan sosial.3 

Sebaliknya, Mazhab Hanafi mengajukan konstruksi hukum yang berbeda 
dengan memberikan otonomi hukum kepada perempuan dewasa dan berakal untuk 
menikahkan dirinya sendiri tanpa wali, selama terpenuhi syarat-syarat tertentu seperti 
kesekufuan calon suami dan kelayakan mahar.4 Perbedaan ini menunjukkan bahwa 
konsep wali nikah tidak bersifat tunggal, melainkan merupakan hasil ijtihad yang 
dipengaruhi oleh metodologi istinbat hukum, konteks sosial, dan asumsi normatif 
tentang relasi gender dalam masyarakat Muslim awal. Sejumlah sarjana hukum Islam 
kontemporer menilai bahwa perbedaan pandangan ini mencerminkan fleksibilitas 
internal fikih Islam dalam merespons realitas sosial yang beragam.5 

Dalam dua dekade terakhir, isu wali nikah kembali menjadi perhatian penting 
dalam studi hukum keluarga Islam kontemporer, terutama dalam konteks relasi 
antara hukum Islam, negara, dan hak-hak perempuan. Sejumlah penelitian 
menunjukkan bahwa pelembagaan wali nikah dalam hukum positif negara-negara 
Muslim sering kali tidak hanya didorong oleh pertimbangan teologis, tetapi juga oleh 
kepentingan negara dalam menciptakan kepastian hukum dan stabilitas sosial.6 Studi 
An-Na‘im, misalnya, menunjukkan bahwa negara modern cenderung melakukan 

 
1 Abdurrahman al-Jaziri, Al-Fiqh ʿala al-Madhahib al-Arbaʿah (Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

2003), 4:25. 
2 Yahya bin Syaraf al-Nawawi, Al-Majmuʿ Sharh al-Muhadhdhab (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 16:204. 
3 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:183. 
4 Kamal al-Din Ibn al-Humam, Fath al-Qadir (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 3:293. 
5 Mohammad Hashim Kamali, “Law and Society: The Interplay of Revelation and Reason in 

Islamic Law,” Arab Law Quarterly 25, no. 3 (2011): 291–310. 
6 Lynn Welchman, “Women and Muslim Family Laws,” International Journal of Law, Policy and the 

Family 23, no. 1 (2009): 1–18. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 107 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

seleksi doktrin fikih tertentu untuk dijadikan hukum positif, sehingga hukum 
keluarga Islam tidak lagi semata-mata merupakan produk otoritas ulama, tetapi juga 
hasil rekayasa normatif negara.7 

Dalam konteks ini, wali nikah sering kali diposisikan sebagai instrumen 
hukum untuk mengontrol proses perkawinan, terutama yang melibatkan perempuan. 
Beberapa studi kritis dalam jurnal bereputasi internasional menyoroti bahwa 
penguatan peran wali dalam hukum keluarga Islam negara-negara Muslim dapat 
berdampak ambivalen: di satu sisi memberikan perlindungan hukum, tetapi di sisi 
lain berpotensi membatasi otonomi perempuan dewasa.8 Oleh karena itu, analisis 
terhadap wali nikah tidak dapat berhenti pada level normatif-doktrinal, melainkan 
perlu dikaitkan dengan konteks sosial, politik hukum, dan dinamika relasi gender. 

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia 
menawarkan studi kasus yang menarik dalam hal ini. Melalui Kompilasi Hukum 
Islam (KHI), negara secara eksplisit menetapkan wali sebagai salah satu rukun nikah 
yang wajib dipenuhi agar suatu perkawinan dianggap sah menurut hukum Islam dan 
hukum negara.9 Pilihan normatif ini menunjukkan bahwa Indonesia secara sadar 
mengadopsi pandangan jumhur ulama, khususnya Mazhab Syafi‘i yang secara historis 
dominan dalam tradisi keislaman Nusantara.10 Namun, adopsi tersebut tidak 
berlangsung dalam ruang hampa, melainkan merupakan bagian dari proses kodifikasi 
dan unifikasi hukum keluarga Islam di bawah otoritas negara. 

Sejumlah kajian akademik menegaskan bahwa KHI bukan sekadar kompilasi 
doktrin fikih klasik, melainkan hasil negosiasi kompleks antara ulama, birokrat, dan 
kepentingan negara.11 Dalam konteks wali nikah, KHI tidak hanya mengadopsi 
konsep wali nasab dan wali hakim, tetapi juga menetapkan mekanisme hukum 

tertentu untuk mengatasi persoalan wali ʿaḍ l (wali yang enggan menikahkan tanpa 
alasan syar‘i) serta ketidakhadiran wali.12 Hal ini menunjukkan adanya upaya 
rekonstruksi normatif terhadap doktrin fikih klasik agar selaras dengan kebutuhan 
sistem hukum modern. 

Meskipun demikian, sebagian besar kajian tentang wali nikah di Indonesia 
masih bersifat deskriptif dan cenderung menerima begitu saja posisi wali sebagai 

 
7 Abdullahi Ahmed An-Naʿim, Islam and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University 

Press, 2008), 267. 
8 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate,” Journal of Islamic 

Studies 25, no. 1 (2014): 1–25. 
9 Departemen Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (Jakarta: Depag RI, 2001), Pasal 

14. 
10 M.B. Hooker, Indonesian Islam: Social Change through Contemporary Fatawa (Honolulu: University of 

Hawai‘i Press, 2003), 89. 
11 Euis Nurlaelawati, “The Formalization of Sharia in Indonesia,” Studia Islamika 20, no. 2 (2013): 

247–280. 
12 Mark Cammack, Lawrence Young, and Tim Heaton, “Legislating Social Change in an Islamic 

Society,” American Journal of Comparative Law 44, no. 1 (1996): 45–73. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 108 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

rukun nikah tanpa analisis kritis terhadap dasar normatif dan implikasinya. Studi-
studi tersebut umumnya berfokus pada penjelasan pendapat mazhab atau penguraian 
pasal-pasal KHI, tanpa mengaitkannya dengan perdebatan fikih yang lebih luas 
maupun literatur hukum keluarga Islam global.13 Akibatnya, posisi wali nikah sering 
diperlakukan sebagai doktrin yang final dan ahistoris. 

Di tingkat internasional, terdapat kecenderungan baru dalam studi hukum 
Islam yang menekankan pentingnya membaca ulang doktrin fikih klasik dalam 
konteks negara modern dan prinsip-prinsip keadilan substantif.14 Para sarjana seperti 
Wael B. Hallaq dan Ziba Mir-Hosseini menunjukkan bahwa hukum keluarga Islam 
merupakan arena utama tempat terjadi ketegangan antara norma syariah klasik, 
otoritas negara, dan tuntutan hak asasi manusia.15^15 Dalam kerangka ini, wali nikah 
menjadi isu strategis karena menyentuh langsung persoalan agensi perempuan, 
otoritas keluarga, dan legitimasi negara. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat diidentifikasi adanya celah penelitian 
(research gap) yang signifikan. Di satu sisi, terdapat kekayaan literatur fikih klasik 
mengenai wali nikah dan perbedaan pandangan antar mazhab. Di sisi lain, terdapat 
studi-studi kontemporer tentang hukum keluarga Islam dan peran negara dalam 
mengkodifikasikan hukum Islam. Namun, masih terbatas penelitian yang secara 
sistematis menghubungkan perdebatan mazhab klasik tentang wali nikah dengan 
proses rekonstruksi normatifnya dalam hukum keluarga Islam Indonesia, serta 
menempatkannya dalam diskursus akademik global. 

Artikel ini bertujuan untuk mengisi celah tersebut dengan mengajukan 
analisis normatif-komparatif mengenai kedudukan wali nikah sebagai rukun 
perkawinan dalam hukum Islam dan rekonstruksinya dalam hukum keluarga Islam 
Indonesia. Pertanyaan utama yang hendak dijawab adalah: bagaimana dasar normatif 
penetapan wali nikah sebagai rukun perkawinan menurut mazhab-mazhab fikih 
utama, dan bagaimana negara Indonesia merekonstruksi doktrin tersebut dalam 
kerangka hukum keluarga Islam modern? Dengan menjawab pertanyaan ini, artikel 
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam kajian fikih munakahat 
dan kontribusi praktis dalam memahami arah politik hukum keluarga Islam di 
Indonesia. 

Secara teoretis, artikel ini menawarkan pembacaan kritis terhadap wali nikah 
sebagai konsep hukum yang tidak statis, melainkan dinamis dan kontekstual. Secara 
praktis, kajian ini memberikan kerangka analitis untuk menilai kebijakan hukum 
keluarga Islam yang berkaitan dengan wali nikah, khususnya dalam konteks 
perlindungan hak perempuan dan kepastian hukum. Dengan demikian, artikel ini 

 
13 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2006), 61. 
14 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), 

152. 
15 Ziba Mir-Hosseini, Kari Vogt, Lena Larsen, and Christian Moe, eds., Gender and Equality in 

Muslim Family Law (London: I.B. Tauris, 2013), 5–7. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 109 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

tidak hanya relevan bagi studi hukum Islam, tetapi juga bagi diskursus global tentang 
relasi antara hukum agama, negara, dan keadilan gender. 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (doctrinal legal research) 
yang bertujuan untuk menganalisis kedudukan wali nikah sebagai rukun perkawinan 
dalam hukum Islam serta rekonstruksinya dalam hukum keluarga Islam Indonesia. 
Pendekatan normatif dipilih karena fokus kajian penelitian ini terletak pada norma 
hukum, argumentasi doktrinal, dan rasionalitas yuridis yang dibangun dalam fikih 
munakahat dan hukum positif, bukan pada praktik empiris atau perilaku sosial 
masyarakat. Dalam tradisi penelitian hukum, penelitian normatif digunakan untuk 
mengkaji koherensi internal suatu sistem hukum serta legitimasi normatif dari 
ketentuan yang berlaku dalam suatu tatanan hukum tertentu.16 

Penelitian ini menggunakan dua pendekatan utama, yaitu pendekatan 
konseptual (conceptual approach) dan pendekatan perbandingan mazhab 
(comparative madhhab approach). Pendekatan konseptual digunakan untuk 
mengkaji konsep wali nikah sebagai rukun perkawinan, termasuk fungsi, tujuan, dan 
dasar normatifnya dalam hukum Islam.17 Sementara itu, pendekatan perbandingan 
mazhab digunakan untuk menganalisis perbedaan pandangan antara jumhur ulama 
(Mazhab Syafi‘i, Maliki, dan Hanbali) dan Mazhab Hanafi mengenai keharusan wali 
dalam akad nikah, sehingga dapat ditunjukkan bahwa konsep wali nikah merupakan 
hasil ijtihad hukum yang beragam dan kontekstual.18 

Sumber data penelitian terdiri atas bahan hukum primer dan bahan hukum 
sekunder. Bahan hukum primer meliputi Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad saw., 
kitab-kitab fikih klasik lintas mazhab, serta Kompilasi Hukum Islam sebagai hukum 
positif di Indonesia. Adapun bahan hukum sekunder berupa buku dan artikel jurnal 
ilmiah, khususnya yang terindeks Scopus dan Web of Science, digunakan untuk 
membangun kerangka teoretis dan memperkaya analisis kritis. Data dianalisis secara 
deskriptif-analitis melalui penalaran hukum normatif dan perbandingan, guna 
menjelaskan dasar normatif wali nikah serta implikasi rekonstruksinya dalam sistem 
hukum keluarga Islam Indonesia.19 

Hasil dan Pembahasan  

Rukun Nikah dan Landasan Normatif Wali Nikah dalam Hukum Islam 

 
16 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum (Jakarta: Kencana, 2017), 35; Terry Hutchinson and 

Nigel Duncan, “Defining and Describing What We Do: Doctrinal Legal Research,” Deakin Law Review 
17, no. 1 (2012): 83–119. 

17 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 
2003), 323–325. 

18 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2001), 76–78. 

19 Mark Van Hoecke, Methodologies of Legal Research (Oxford: Hart Publishing, 2011), 45–47. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 110 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

1. Rukun Nikah dalam Kerangka Konseptual Hukum Islam 

Dalam hukum Islam, pernikahan dipahami sebagai akad hukum (ʿaqd) yang 
melahirkan akibat hukum yang bersifat mengikat, baik bagi suami, istri, maupun 
masyarakat secara luas. Oleh karena itu, keabsahan akad nikah tidak cukup 
ditentukan oleh adanya kerelaan para pihak, tetapi juga oleh terpenuhinya rukun dan 
syarat yang telah ditetapkan oleh syariat. Dalam fikih munakahat, rukun nikah 
didefinisikan sebagai unsur esensial yang membentuk eksistensi akad, sehingga 
ketiadaan salah satu rukun menyebabkan akad nikah batal atau tidak sah sejak awal.20 

Jumhur ulama menyepakati bahwa rukun nikah terdiri dari calon suami, calon 
istri, wali, dua orang saksi, serta ijab dan qabul.21 Formulasi ini menunjukkan bahwa 
akad nikah tidak diposisikan sebagai kontrak privat murni antara dua individu, 
melainkan sebagai institusi hukum yang melibatkan otoritas keluarga dan pengakuan 
sosial. Dengan demikian, struktur rukun nikah merefleksikan karakter khas hukum 
Islam yang mengintegrasikan dimensi individual, komunal, dan normatif sekaligus. 

Dalam perspektif teori hukum Islam kontemporer, rukun nikah dapat 
dipahami sebagai mekanisme normatif untuk menjaga kepastian hukum (legal 
certainty) dan mencegah terjadinya hubungan seksual di luar kerangka hukum yang 
sah.22 Kejelasan rukun nikah juga berfungsi sebagai instrumen preventif terhadap 
penyalahgunaan institusi perkawinan, terutama yang berpotensi merugikan pihak 
perempuan. Oleh karena itu, perdebatan mengenai rukun nikah, khususnya terkait 

wali, tidak dapat dilepaskan dari tujuan dasar hukum Islam (maqāṣ id al-sharīʿah), 

terutama perlindungan terhadap keturunan (ḥ ifẓ  al-nasl) dan kehormatan manusia 

(ḥ ifẓ  al-ʿirḍ ).23 

2. Wali Nikah dan Dasar Normatifnya dalam Sumber Hukum Islam 

Wali nikah merupakan salah satu unsur yang paling diperdebatkan dalam 
struktur rukun nikah. Secara terminologis, wali nikah adalah pihak yang memiliki 
kewenangan syar‘i untuk menikahkan perempuan yang berada dalam perwaliannya.24 
Kewenangan ini tidak bersumber dari kesepakatan sosial semata, melainkan dari 
ketentuan normatif hukum Islam yang diturunkan dari Al-Qur’an, hadis, dan 
konsensus ulama. 

Meskipun Al-Qur’an tidak secara eksplisit menyebutkan wali sebagai rukun 
nikah, sejumlah ayat menunjukkan peran keluarga, khususnya wali, dalam proses 
perkawinan. Salah satu ayat yang sering dijadikan dasar normatif adalah QS. al-

 
20 Abdurrahman al-Jaziri, Al-Fiqh ʿala al-Madhahib al-Arbaʿah (Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

2003), 4:25. 
21 Yahya bin Syaraf al-Nawawi, Al-Majmuʿ Sharh al-Muhadhdhab (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 16:204. 
22 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), 

149–152. 
23 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 65–67. 
24 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:183. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 111 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

Baqarah [2]: 232, yang melarang para wali menghalangi perempuan untuk menikah 
kembali dengan calon suaminya apabila telah terjadi kerelaan di antara mereka. Ayat 
ini dipahami oleh jumhur ulama sebagai indikasi bahwa wali memiliki peran hukum 
dalam perkawinan, sehingga larangan ditujukan kepada pihak yang secara normatif 
diakui memiliki otoritas tersebut.25 

Landasan normatif yang paling kuat mengenai kewajiban wali nikah 
bersumber dari hadis Nabi Muhammad saw., di antaranya hadis yang menyatakan 
bahwa “tidak sah pernikahan tanpa wali.”26 Hadis ini diriwayatkan melalui berbagai 
jalur dan dinilai sahih oleh mayoritas ahli hadis, sehingga dijadikan hujjah utama oleh 
jumhur ulama dalam menetapkan wali sebagai rukun nikah. Selain itu, hadis lain 
menyebutkan bahwa perempuan mana pun yang menikah tanpa izin walinya, maka 
pernikahannya batal, meskipun telah terjadi hubungan suami istri.27 

Di samping Al-Qur’an dan hadis, ijmaʿ ulama juga memainkan peran penting 
dalam mengukuhkan kedudukan wali nikah. Sejumlah ulama klasik menyatakan 
bahwa telah terjadi konsensus di kalangan ulama Madinah dan mayoritas ulama Hijaz 

mengenai keharusan wali dalam akad nikah.28 Dalam teori usul fikih, ijmaʿ dipandang 
sebagai sumber hukum yang mengikat, sehingga memperkuat legitimasi normatif 
penetapan wali sebagai rukun nikah. 

3. Argumentasi Jumhur Ulama tentang Wali sebagai Rukun Nikah 

Jumhur ulama—yang mencakup Mazhab Syafi‘i, Maliki, dan Hanbali—secara 
tegas menetapkan wali sebagai rukun nikah yang menentukan sah atau tidaknya akad 
perkawinan. Menurut Mazhab Syafi‘i, perempuan tidak memiliki kewenangan hukum 
untuk menikahkan dirinya sendiri, baik ia masih perawan maupun sudah janda, 
karena akad nikah merupakan akad yang memerlukan representasi wali.29 Pandangan 
ini didasarkan pada pemahaman literal terhadap hadis-hadis tentang wali serta pada 
asumsi bahwa wali bertindak sebagai pelindung kepentingan perempuan. 

Mazhab Maliki dan Hanbali pada prinsipnya sejalan dengan Mazhab Syafi‘i, 
meskipun terdapat perbedaan teknis dalam klasifikasi wali dan ruang lingkup 
kewenangannya.30 Bagi jumhur ulama, keharusan wali bukan dimaksudkan untuk 
menegasikan kehendak perempuan, melainkan untuk memastikan bahwa perkawinan 
berlangsung secara layak, bertanggung jawab, dan tidak merugikan salah satu pihak. 

 
25 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 

2003), 276. 
26 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, no. 2085. 
27 Al-Tirmidhi, Sunan al-Tirmidhi, no. 1102. 
28 Ibn Qudamah, Al-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 7:345. 
29 Al-Nawawi, Al-Majmuʿ, 16:204–210. 
30 Ibn Rushd, Bidayat al-Mujtahid (Beirut: Dar al-Hadith, 2004), 2:5–7. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 112 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

Dalam kerangka ini, wali dipandang sebagai instrumen proteksi sosial dan hukum, 
bukan sebagai simbol dominasi semata.31 

Argumentasi lain yang diajukan oleh jumhur ulama berkaitan dengan karakter 
akad nikah itu sendiri. Berbeda dengan akad muamalah biasa, akad nikah memiliki 
konsekuensi jangka panjang yang menyangkut nasab, hak dan kewajiban keluarga, 
serta tatanan sosial. Oleh karena itu, jumhur ulama berpendapat bahwa akad nikah 
memerlukan kehati-hatian yang lebih tinggi dan tidak dapat diserahkan sepenuhnya 
kepada individu, khususnya perempuan, yang secara sosial dinilai lebih rentan 
terhadap tekanan atau manipulasi.32 

Dalam kajian hukum Islam kontemporer, argumentasi jumhur ulama ini 
sering dipahami sebagai refleksi dari konteks sosial masyarakat pra-modern, di mana 
struktur patriarkal dan relasi kuasa keluarga sangat kuat.33 Namun demikian, sejumlah 
sarjana menegaskan bahwa rasionalitas hukum di balik keharusan wali—yakni 
perlindungan dan kemaslahatan—masih relevan dalam konteks modern, sepanjang 
tidak digunakan untuk melegitimasi praktik pemaksaan atau pengingkaran terhadap 
persetujuan perempuan.34 

Dengan demikian, posisi wali sebagai rukun nikah menurut jumhur ulama 
tidak dapat dipahami secara sempit sebagai pembatasan otonomi perempuan, 
melainkan sebagai konstruksi hukum yang bertujuan menjaga keseimbangan antara 
kebebasan individu dan kepentingan sosial. Pemahaman inilah yang kemudian 
banyak diadopsi oleh negara-negara Muslim modern, termasuk Indonesia, dalam 
merumuskan hukum keluarga Islamnya—sebuah aspek yang akan dianalisis lebih 
lanjut pada bagian pembahasan berikutnya. 

Pandangan Mazhab Hanafi dan Otonomi Perempuan dalam Akad Nikah 

1. Kedudukan Wali Nikah dalam Mazhab Hanafi 

Berbeda dengan jumhur ulama, Mazhab Hanafi tidak menempatkan wali 
sebagai rukun yang menentukan sah atau tidaknya akad nikah bagi perempuan 
dewasa dan berakal. Dalam pandangan Hanafi, perempuan yang telah balig dan 

memiliki kecakapan hukum (ahliyyah al-adāʾ) berhak menikahkan dirinya sendiri 

tanpa persetujuan wali, sepanjang calon suaminya sekufu (kafāʾah) dan mahar yang 
diberikan setara dengan mahar yang lazim (mahr al-mithl).35 Pandangan ini 

 
31 Lynn Welchman, “Women and Muslim Family Laws,” International Journal of Law, Policy and the 

Family 23, no. 1 (2009): 6–8. 
32 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2001), 78–80. 
33 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate,” Journal of Islamic 

Studies 25, no. 1 (2014): 9–11. 
34 Abdullahi Ahmed An-Naʿim, Islam and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University 

Press, 2008), 271–273. 
35 Ibn al-Humam, Fath al-Qadir (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 3:247. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 113 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

menjadikan Mazhab Hanafi sebagai satu-satunya mazhab Sunni yang secara eksplisit 
memberikan otonomi hukum penuh kepada perempuan dewasa dalam akad nikah. 

Argumentasi Mazhab Hanafi berangkat dari konsepsi akad nikah sebagai 
akad muamalah yang bersifat kontraktual, bukan semata-mata ibadah. Oleh karena 
itu, akad nikah diperlakukan secara analog dengan akad-akad perdata lainnya, seperti 
jual beli, di mana pihak yang cakap hukum memiliki kewenangan penuh untuk 
bertindak atas dirinya sendiri.36 Dalam kerangka ini, perempuan dewasa dipandang 
setara dengan laki-laki dalam kapasitas hukumnya, sehingga tidak diperlukan 
representasi wali untuk mewakili kehendaknya. 

Meskipun demikian, Mazhab Hanafi tidak sepenuhnya meniadakan peran 

wali. Wali tetap memiliki hak intervensi (wilāyat al-iʿtirāḍ) apabila perkawinan yang 
dilakukan perempuan tersebut dianggap merugikan secara sosial atau hukum, 
misalnya jika calon suami tidak sekufu atau mahar yang diberikan jauh di bawah 
standar yang lazim.37 Dengan demikian, wali dalam Mazhab Hanafi berfungsi sebagai 
mekanisme korektif, bukan sebagai syarat esensial keabsahan akad. 

2. Dasar Normatif dan Metodologi Istinbat Mazhab Hanafi 

Dasar normatif utama Mazhab Hanafi dalam menolak keharusan wali sebagai 
rukun nikah bersumber dari penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang 
menekankan persetujuan dan kehendak perempuan dalam perkawinan. Salah satu 
ayat yang sering dirujuk adalah QS. al-Baqarah [2]: 230, yang menyebutkan bahwa 
seorang perempuan tidak halal dinikahi kembali kecuali setelah menikah dengan laki-
laki lain, tanpa menyebutkan peran wali dalam keabsahan akad. Bagi ulama Hanafi, 
ketiadaan penyebutan wali dalam ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa wali bukan 
unsur esensial akad nikah. 

Selain itu, Mazhab Hanafi juga merujuk pada hadis-hadis yang menegaskan 
pentingnya persetujuan perempuan, khususnya hadis yang menyatakan bahwa janda 
lebih berhak atas dirinya dibanding walinya.38 Hadis ini ditafsirkan oleh ulama Hanafi 
sebagai pengakuan eksplisit terhadap otonomi perempuan dewasa dalam 
menentukan pasangan hidupnya. Berbeda dengan jumhur ulama yang menafsirkan 
hadis-hadis tentang wali secara literal, ulama Hanafi cenderung melakukan 

harmonisasi (jamʿ wa al-tawfīq) antara berbagai riwayat hadis dengan menempatkan 
hadis tentang wali dalam konteks perlindungan sosial, bukan sebagai syarat mutlak 
keabsahan akad.39 

 
36 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), 

153. 
37 Al-Kasani, Bada’iʿ al-Sana’iʿ fi Tartib al-Shara’iʿ (Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1986), 2:240. 
38 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, no. 1421. 
39 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 

2003), 281–283. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 114 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

Secara metodologis, Mazhab Hanafi dikenal dengan penggunaan raʾy dan 
qiyas yang relatif lebih luas dibandingkan mazhab lainnya. Dalam konteks wali nikah, 
ulama Hanafi menggunakan analogi antara akad nikah dan akad muamalah lainnya 
untuk menegaskan prinsip kesetaraan kapasitas hukum antara laki-laki dan 
perempuan dewasa.40 Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas metodologis Mazhab 
Hanafi dalam merespons realitas sosial dan rasionalitas hukum. 

3. Otonomi Perempuan dan Implikasi Hukum Pandangan Hanafi 

Pandangan Mazhab Hanafi mengenai wali nikah memiliki implikasi signifikan 
terhadap konsep otonomi perempuan dalam hukum keluarga Islam. Dengan 
mengakui kewenangan perempuan dewasa untuk menikahkan dirinya sendiri, 
Mazhab Hanafi memberikan ruang yang lebih besar bagi perempuan untuk 
menentukan masa depannya tanpa intervensi keluarga yang berlebihan.41 Dalam 
konteks modern, pandangan ini sering dipandang lebih kompatibel dengan prinsip-
prinsip kesetaraan gender dan hak asasi manusia. 

Namun demikian, sejumlah sarjana hukum Islam kontemporer menegaskan 
bahwa otonomi perempuan dalam Mazhab Hanafi tidak bersifat absolut. Syarat 

kafāʾah dan mahar yang layak menunjukkan bahwa Mazhab Hanafi tetap 
mempertimbangkan dimensi sosial dan ekonomi perkawinan.42 Dengan kata lain, 
kebebasan perempuan dalam akad nikah tetap dibatasi oleh pertimbangan 
kemaslahatan dan perlindungan terhadap reputasi keluarga. 

Dalam praktik hukum di berbagai negara Muslim, pandangan Mazhab Hanafi 
sering dijadikan rujukan alternatif dalam upaya mereformasi hukum keluarga Islam. 
Beberapa negara menggunakan prinsip-prinsip Hanafi untuk memberikan ruang 
lebih besar bagi perempuan dalam proses perkawinan, terutama dalam kasus-kasus 
di mana wali bertindak sewenang-wenang atau menghalangi perkawinan tanpa alasan 
yang sah.43 Meskipun demikian, adopsi pandangan Hanafi ke dalam hukum positif 
sering kali dilakukan secara selektif dan dikombinasikan dengan mekanisme kontrol 
negara untuk menjaga ketertiban hukum. 

Dalam perspektif teoritis, perbedaan antara Mazhab Hanafi dan jumhur 
ulama mencerminkan ketegangan klasik dalam hukum Islam antara perlindungan 
sosial dan kebebasan individu. Mazhab Hanafi cenderung menekankan kecakapan 
hukum individu, sementara jumhur ulama lebih menekankan peran institusi keluarga 
dan komunitas. Ketegangan ini menjadi dasar penting dalam memahami dinamika 

 
40 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964), 40–42. 
41 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate,” Journal of Islamic 

Studies 25, no. 1 (2014): 12–14. 
42 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:189. 
43 Lynn Welchman, Women and Muslim Family Laws in Arab States (Amsterdam: Amsterdam 

University Press, 2007), 53–55. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 115 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

rekonstruksi hukum keluarga Islam di negara-negara Muslim modern, termasuk 
Indonesia, yang akan menjadi fokus pembahasan pada tahap selanjutnya. 

Baik. Kita lanjut ke TAHAP 7 – PEMBAHASAN III, ditulis di chat biasa, 
bahasa Indonesia akademik internasional, dengan footnote Chicago Manual 
of Style 17th edition yang ditanam langsung dalam kalimat. 

Fokus tahap ini: 

1. Rekonstruksi Wali Nikah dalam Hukum Keluarga Islam Indonesia 

2. Peran Negara dan Politik Hukum Perkawinan 

3. Sintesis Normatif antara Jumhur Ulama dan Mazhab Hanafi 

 

Rekonstruksi Wali Nikah dalam Hukum Keluarga Islam Indonesia dan Peran 
Negara 

1. Wali Nikah dalam Kerangka Hukum Keluarga Islam Indonesia 

Hukum keluarga Islam di Indonesia merepresentasikan bentuk rekonstruksi 
normatif dari doktrin fikih klasik yang disesuaikan dengan kebutuhan sistem hukum 
nasional. Dalam konteks ini, kedudukan wali nikah diatur secara eksplisit dalam 
Kompilasi Hukum Islam (KHI), yang menegaskan bahwa wali merupakan rukun 
nikah yang menentukan sah atau tidaknya perkawinan.44 Formulasi ini menunjukkan 
bahwa negara Indonesia secara normatif mengadopsi pandangan jumhur ulama, 
khususnya Mazhab Syafi‘i, yang secara historis dominan dalam praktik hukum Islam 
di Indonesia. 

Pengaturan wali nikah dalam KHI tidak dapat dipahami sebagai adopsi 
tekstual semata terhadap fikih klasik, melainkan sebagai hasil seleksi dan kodifikasi 
doktrin yang dianggap paling sesuai dengan struktur sosial dan kebutuhan hukum 
masyarakat Indonesia. Dalam Pasal 19 KHI, wali nikah didefinisikan sebagai orang 
yang berhak menikahkan mempelai perempuan, sedangkan Pasal 20 mengatur urutan 
wali nasab dan wali hakim. Pengaturan ini menegaskan peran negara sebagai otoritas 
yang menginstitusionalisasikan konsep wali nikah dalam sistem hukum positif. 

Secara konseptual, keberadaan wali hakim dalam KHI mencerminkan upaya 
negara untuk mencegah praktik penelantaran atau penyalahgunaan kewenangan wali 
nasab. Dengan memberikan kewenangan kepada negara untuk bertindak sebagai wali 
dalam kondisi tertentu, hukum keluarga Islam Indonesia menunjukkan orientasi 
protektif terhadap kepentingan perempuan dan kepastian hukum perkawinan.45 

 
44 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 19. 
45 Euis Nurlaelawati, “The Formalization of Sharia in Indonesia,” Studia Islamika 20, no. 2 (2013): 

258–260. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 116 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

Dalam hal ini, negara tidak hanya berperan sebagai penegak hukum, tetapi juga 
sebagai aktor normatif yang merekonstruksi doktrin fikih dalam kerangka modern. 

2. Negara, Politik Hukum, dan Kepastian Perkawinan 

Peran negara dalam mengatur wali nikah tidak dapat dilepaskan dari politik 
hukum (legal policy) perkawinan. Dalam sistem hukum modern, perkawinan tidak 
lagi dipandang semata sebagai urusan privat atau keagamaan, melainkan sebagai 
institusi hukum publik yang memiliki implikasi administratif, demografis, dan sosial.46 
Oleh karena itu, negara berkepentingan untuk memastikan bahwa setiap perkawinan 
berlangsung secara sah, tercatat, dan terlindungi oleh hukum. 

Dalam perspektif hukum Islam kontemporer, formalisasi hukum keluarga 
oleh negara sering dipahami sebagai bentuk intervensi normatif yang bertujuan 
menciptakan keteraturan hukum (legal order).47 Dengan menetapkan wali nikah 
sebagai rukun yang bersifat imperatif, negara Indonesia berupaya menutup ruang 
ambiguitas hukum yang dapat menimbulkan sengketa status perkawinan, nasab, dan 
hak-hak keperdataan lainnya. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip kepastian hukum 
yang menjadi salah satu pilar negara hukum. 

Namun demikian, keterlibatan negara dalam pengaturan wali nikah juga 
mengandung dimensi politik hukum yang kompleks. Di satu sisi, negara mengklaim 
legitimasi keagamaan dengan mengadopsi pandangan jumhur ulama; di sisi lain, 
negara melakukan reinterpretasi melalui mekanisme administratif dan yudisial, seperti 
penunjukan wali hakim dan kewajiban pencatatan perkawinan.48 Dengan demikian, 
hukum keluarga Islam Indonesia merupakan hasil dialektika antara otoritas agama 
dan otoritas negara. 

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa kodifikasi hukum keluarga Islam di 
Indonesia tidak dapat dilepaskan dari agenda modernisasi hukum dan integrasi ke 
dalam sistem hukum nasional.49 Dalam konteks ini, wali nikah berfungsi sebagai 
instrumen hukum yang menjembatani norma fikih dengan kebutuhan negara 
modern, terutama dalam menjamin keteraturan sosial dan perlindungan terhadap 
kelompok rentan. 

3. Sintesis Normatif antara Jumhur dan Mazhab Hanafi 

Meskipun secara normatif Indonesia mengadopsi pandangan jumhur ulama, 
praktik hukum keluarga Islam menunjukkan adanya unsur-unsur sintesis dengan 
pandangan Mazhab Hanafi, khususnya dalam hal perlindungan terhadap kehendak 
dan persetujuan perempuan. Kewajiban adanya persetujuan mempelai perempuan 

 
46 John L. Esposito, Women in Muslim Family Law (Syracuse: Syracuse University Press, 2001), 17–

19. 
47 Wael B. Hallaq, The Impossible State (New York: Columbia University Press, 2013), 137–139. 
48 Ratno Lukito, Legal Pluralism in Indonesia (London: Routledge, 2013), 84–86. 
49 Mark Cammack, Lawrence A. Young, and Tim B. Heaton, “Legislating Social Change in an 

Islamic Society,” American Journal of Comparative Law 44, no. 1 (1996): 45–47. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 117 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

dalam akad nikah, sebagaimana diatur dalam KHI, mencerminkan pengakuan 
terhadap otonomi perempuan yang menjadi ciri khas pendekatan Hanafi.50 

Selain itu, mekanisme wali hakim dapat dipahami sebagai titik temu antara 
dua pendekatan fikih yang berbeda. Di satu sisi, mekanisme ini mempertahankan 
konsep wali sebagai rukun nikah (jumhur); di sisi lain, mekanisme ini mencegah 
dominasi wali nasab yang bertentangan dengan kepentingan perempuan, sejalan 
dengan semangat otonomi yang ditegaskan oleh Mazhab Hanafi.51 Dengan demikian, 
wali hakim berfungsi sebagai instrumen korektif yang menyeimbangkan otoritas 
keluarga dan perlindungan individu. 

Dalam perspektif teori hukum Islam, sintesis ini mencerminkan fleksibilitas 
hukum Islam dalam merespons konteks sosial dan politik yang berubah.52 Negara 
tidak terikat secara absolut pada satu mazhab, melainkan melakukan eklektisisme 
hukum (legal eclecticism) untuk mencapai tujuan kemaslahatan. Pendekatan ini 
memungkinkan hukum keluarga Islam Indonesia tetap berakar pada tradisi fikih 
klasik, sekaligus relevan dengan prinsip-prinsip hukum modern. 

Namun demikian, sintesis normatif ini juga menimbulkan tantangan 
konseptual. Di satu sisi, penegasan wali sebagai rukun nikah dapat dipandang sebagai 
pembatasan otonomi perempuan jika tidak disertai mekanisme pengawasan yang 
efektif. Di sisi lain, pelemahan peran wali berpotensi menimbulkan ketidakpastian 
hukum jika tidak diatur secara jelas oleh negara.53 Oleh karena itu, keseimbangan 
antara perlindungan sosial dan kebebasan individu menjadi isu sentral dalam 
rekonstruksi hukum keluarga Islam. 

4. Implikasi Teoretis dan Kontekstual 

Rekonstruksi wali nikah dalam hukum keluarga Islam Indonesia memiliki 
implikasi teoretis yang signifikan bagi kajian hukum Islam kontemporer. Pertama, 
kasus Indonesia menunjukkan bahwa adopsi doktrin fikih klasik oleh negara tidak 
pernah bersifat netral, melainkan selalu melibatkan seleksi, reinterpretasi, dan 
institusionalisasi.54 Kedua, rekonstruksi tersebut memperlihatkan bahwa perdebatan 
klasik antara jumhur dan Mazhab Hanafi tetap relevan sebagai sumber inspirasi 
normatif dalam merumuskan hukum keluarga Islam modern. 

Dalam konteks global, pengalaman Indonesia dapat dipahami sebagai model 
“formalisasi moderat” hukum Islam, di mana negara tidak sepenuhnya mengabaikan 

 
50 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 16. 
51 Lynn Welchman, Women and Muslim Family Laws in Arab States (Amsterdam: Amsterdam 

University Press, 2007), 61–63. 
52 Mohammad Hashim Kamali, Shari‘ah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld, 2008), 267–269. 
53 Ziba Mir-Hosseini, “Justice, Equality and Muslim Family Laws,” Islamic Law and Society 7, no. 3 

(2000): 337–339. 
54 Abdullahi Ahmed An-Naʿim, Islam and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University 

Press, 2008), 275–277. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 118 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

tradisi fikih, tetapi juga tidak mengadopsinya secara literal.55 Model ini 
memungkinkan terciptanya keseimbangan antara legitimasi keagamaan dan tuntutan 
hukum modern, khususnya dalam hal perlindungan hak perempuan dan kepastian 
hukum. 

Dengan demikian, wali nikah dalam hukum keluarga Islam Indonesia tidak 
lagi sekadar institusi fikih klasik, melainkan telah menjadi instrumen hukum negara 
yang berfungsi menjaga keteraturan sosial, melindungi kepentingan perempuan, dan 
menjamin kepastian hukum perkawinan. Sintesis normatif inilah yang menjadi 
kontribusi utama hukum keluarga Islam Indonesia dalam diskursus hukum Islam 
kontemporer. 

Kesimpulan 

Artikel ini menegaskan bahwa wali nikah merupakan salah satu isu paling 
fundamental sekaligus kontroversial dalam hukum perkawinan Islam, baik dalam 
diskursus fikih klasik maupun dalam konteks hukum keluarga Islam modern. Melalui 
analisis normatif-komparatif, penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan 
pandangan antar mazhab mengenai kedudukan wali nikah bukan sekadar perbedaan 
teknis hukum, melainkan mencerminkan perbedaan paradigma tentang relasi antara 
otoritas keluarga, otonomi individu, dan perlindungan sosial dalam institusi 
perkawinan.56 Jumhur ulama menempatkan wali nikah sebagai rukun yang 
menentukan sah atau tidaknya akad perkawinan, dengan tujuan utama menjaga 
keteraturan hukum dan melindungi kepentingan perempuan dalam struktur sosial 
yang rentan terhadap ketimpangan kuasa.57 

Sebaliknya, Mazhab Hanafi menawarkan konstruksi hukum yang lebih 
menekankan kecakapan hukum dan otonomi perempuan dewasa dalam akad nikah. 
Dengan memperlakukan akad nikah sebagai kontrak muamalah, Mazhab Hanafi 
memberikan legitimasi normatif bagi perempuan untuk menikahkan dirinya sendiri, 

sepanjang terpenuhi syarat kafāʾah dan mahar yang layak.58 Pendekatan ini 
memperlihatkan bahwa hukum Islam memiliki tradisi ijtihad yang fleksibel dan tidak 
monolitik dalam merespons persoalan relasi gender dan kapasitas hukum. Namun 
demikian, penelitian ini juga menegaskan bahwa otonomi perempuan dalam Mazhab 
Hanafi tidak bersifat absolut, karena tetap dibatasi oleh pertimbangan kemaslahatan 
sosial dan perlindungan hukum.59 

 
55 Euis Nurlaelawati and Arskal Salim, “Gendering the Islamic Judiciary,” Al-Jami‘ah 52, no. 2 

(2014): 254–256. 
56 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2001), 76–80. 
57 Yahya bin Syaraf al-Nawawi, Al-Majmuʿ Sharh al-Muhadhdhab (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 16:204–

210. 
58 Ibn al-Humam, Fath al-Qadir (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 3:247–249. 
59 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), 7:189–191. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 119 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

Dalam konteks Indonesia, penelitian ini menemukan bahwa negara secara 
normatif mengadopsi pandangan jumhur ulama dengan menempatkan wali nikah 
sebagai rukun perkawinan dalam Kompilasi Hukum Islam. Namun, adopsi tersebut 
tidak bersifat literal, melainkan disertai dengan mekanisme rekonstruksi melalui 
pelembagaan wali hakim dan penegasan keharusan persetujuan mempelai 
perempuan.60 Hal ini menunjukkan bahwa hukum keluarga Islam Indonesia 
merupakan hasil sintesis normatif antara tradisi fikih klasik dan kebutuhan sistem 
hukum modern, di mana negara berperan aktif sebagai aktor normatif yang menata 
ulang doktrin fikih demi menjamin kepastian hukum, perlindungan hak perempuan, 
dan keteraturan sosial.61 

Temuan utama artikel ini adalah bahwa rekonstruksi wali nikah dalam hukum 
keluarga Islam Indonesia tidak dapat dipahami semata sebagai bentuk konservatisme 
hukum atau dominasi mazhab tertentu, melainkan sebagai strategi politik hukum 
yang bertujuan menyeimbangkan legitimasi keagamaan dan tuntutan negara hukum 
modern. Keberadaan wali hakim, misalnya, menjadi instrumen penting untuk 
mencegah penyalahgunaan kewenangan wali nasab sekaligus menjaga prinsip wali 
sebagai rukun nikah.62 Dengan demikian, hukum keluarga Islam Indonesia 
memperlihatkan model formalisasi hukum Islam yang moderat dan kontekstual. 

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian hukum 
Islam dengan menunjukkan bahwa perdebatan klasik antara jumhur ulama dan 
Mazhab Hanafi tetap relevan sebagai kerangka analisis dalam memahami dinamika 
hukum keluarga Islam kontemporer. Penelitian ini menegaskan bahwa fleksibilitas 
hukum Islam terletak pada kemampuannya untuk mengakomodasi perbedaan ijtihad 

tanpa kehilangan orientasi pada tujuan dasar syariat (maqāṣ id al-sharīʿah), khususnya 
perlindungan terhadap martabat manusia dan keadilan sosial.63 

Implikasi normatif dari penelitian ini adalah pentingnya menempatkan wali 
nikah tidak sebagai instrumen pembatasan otonomi perempuan, tetapi sebagai 
mekanisme perlindungan hukum yang harus dijalankan secara akuntabel dan diawasi 
oleh negara. Dalam konteks reformasi hukum keluarga Islam, pendekatan sintesis 
yang menggabungkan prinsip perlindungan sosial jumhur ulama dan pengakuan 
otonomi individu Mazhab Hanafi dapat menjadi model yang lebih responsif terhadap 
tantangan masyarakat Muslim modern.64 Oleh karena itu, rekonstruksi hukum 
keluarga Islam ke depan perlu terus didasarkan pada dialog kritis antara tradisi fikih, 
realitas sosial, dan prinsip-prinsip negara hukum, agar hukum Islam tetap relevan, 
adil, dan berdaya guna. 

 
60 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 16, 19, dan 23. 
61 Euis Nurlaelawati, “The Formalization of Sharia in Indonesia,” Studia Islamika 20, no. 2 (2013): 

258–262. 
62 Ratno Lukito, Legal Pluralism in Indonesia (London: Routledge, 2013), 84–87. 
63 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 65–69. 
64 Abdullahi Ahmed An-Naʿim, Islam and the Secular State (Cambridge, MA: Harvard University 

Press, 2008), 275–279. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 120 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

 

 

Daftar Pustaka 

 

Abu Dawud. Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Fikr, n.d. 

Al-Jaziri, Abdurrahman. Al-Fiqh ʿala al-Madhahib al-Arbaʿah. 4 vols. Beirut: Dar al-

Kutub al-ʿIlmiyyah, 2003. 

Al-Kasani. Bada’iʿ al-Sana’iʿ fi Tartib al-Shara’iʿ. Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 
1986. 

Al-Nawawi, Yahya bin Syaraf. Al-Majmuʿ Sharh al-Muhadhdhab. Beirut: Dar al-Fikr, 
1997. 

Al-Qur’an al-Karim. 

Al-Tirmidhi. Sunan al-Tirmidhi. Beirut: Dar al-Fikr, n.d. 

An-Naʿim, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a. 
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2008. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 
London: International Institute of Islamic Thought, 2008. 

Cammack, Mark, Lawrence A. Young, and Tim B. Heaton. “Legislating Social 
Change in an Islamic Society: Indonesia’s Marriage Law.” American Journal 
of Comparative Law 44, no. 1 (1996): 45–73. 

Esposito, John L. Women in Muslim Family Law. Syracuse: Syracuse University Press, 
2001. 

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2009. 

———. Authority, Continuity, and Change in Islamic Law. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2001. 

———. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament. New York: 
Columbia University Press, 2013. 

Hutchinson, Terry, and Nigel Duncan. “Defining and Describing What We Do: 
Doctrinal Legal Research.” Deakin Law Review 17, no. 1 (2012): 83–119. 

Ibn al-Humam. Fath al-Qadir. Beirut: Dar al-Fikr, n.d. 

Ibn Qudamah. Al-Mughni. Beirut: Dar al-Fikr, n.d. 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu


Mustafa Parinduri, Wali Nikah sebagai Rukun Perkawinan | 121 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu 

Ibn Rushd. Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtasid. Beirut: Dar al-Hadith, 2004. 

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic 
Texts Society, 2003. 

———. Shari‘ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld, 2008. 

Kompilasi Hukum Islam. Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 
1991. 

Lukito, Ratno. Legal Pluralism in Indonesia. London: Routledge, 2013. 

Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Jakarta: Kencana, 2017. 

Mir-Hosseini, Ziba. “Justice, Equality and Muslim Family Laws: New Ideas, New 
Prospects.” Islamic Law and Society 7, no. 3 (2000): 337–354. 

———. “Muslim Family Laws and the Gender Equality Debate.” Journal of Islamic 
Studies 25, no. 1 (2014): 1–23. 

Muslim ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr, n.d. 

Nurlaelawati, Euis. “The Formalization of Sharia in Indonesia.” Studia Islamika 20, 
no. 2 (2013): 247–280. 

Nurlaelawati, Euis, and Arskal Salim. “Gendering the Islamic Judiciary.” Al-Jami‘ah 
52, no. 2 (2014): 251–279. 

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1964. 

Van Hoecke, Mark. Methodologies of Legal Research: Which Kind of Method for What Kind 
of Discipline? Oxford: Hart Publishing, 2011. 

Welchman, Lynn. Women and Muslim Family Laws in Arab States. Amsterdam: 
Amsterdam University Press, 2007. 

———. “Women and Muslim Family Laws in the Twenty-First Century.” 
International Journal of Law, Policy and the Family 23, no. 1 (2009): 1–18. 

Zuhaili, Wahbah al-. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Damascus: Dar al-Fikr, 1985. 

 

 

 

 

 

https://jurnal.tabayanu.com/index.php/tabayyanu

